Arven

Aikido mellem tradition, magt og etik

Skrevet og redigeret af Thomas Wessel Hansen
6. dan Aikikai - 2026

Dedikation
Dette lille hafte er dedikeret til

Keith Olen Barger Shihan, 7. dan (30. marts 1947 — 1 4. august 2025)

Forord

Jeg begyndte at treene aikido i 1992. Det er mere end tre drtier siden. I
dag er jeg medstifter af Frederiksberg Aikido Klub og har haft omkring
seksogtyve ar med rejser til bide Iwama og Tokyo, utallige seminarer
samt moder med danske og japanske leremestre.

Med tiden er der vokset en dybere forstielse frem — ikke blot for
teknikken, men for den japanske kultur, dens etik og dens etikette.
Samtidig har jeg vaeret en del af en brydningstid i Danmark, hvor aikido
konstant har udviklet sig. Jeg har set mennesker komme og gi. Forbund
blive oplest. Alliancer og venskaber bryde sammen — nogle gange af
nodvendighed, andre gange af mere egoistiske arsager.

Selv om man fortsat kan betragte sig selv som elev, opstar der med
drene et ansvar for at forstd, hvem vi er, og hvad det er, vi forer videre.



Vi bliver ikke yngre. Jeg tilhorer sandsynligvis en af de sidste
generationer, der ndede at treene i Iwama hos Saito Sensei.

I dag treener mange nye og unge mennesker aikido. De moder ofte
kunsten uden den direkte kontakt til dens historie, som min generation
havde. Jeg har haft mulighed for at mede mennesker, der var med fra
begyndelsen af dansk aikido — personer som var med til at forme bade
vores traning og vores organisatoriske strukturer, og som gjorde det
muligt, at vi stadig kan dyrke aikido som en levende praksis til glade for
mange.

Min generation sa de forste billeder af O-Sensei pA VHS-bdnd. Det var
stort blot at eje en kopi. Vi laste Aiki Journal, udgivet af den nu atdede
Stanley Pranin, som jeg selv havde lejlighed til at mode og tale med i

Iwama i 1990°erne. Nasten alt tilgeengeligt materiale var pa amerikansk.

Jeg mener, at tiden er inde til ogsa at fortzxlle denne historie pa dansk —
og til at blive bevidste om den arv, vi barer. Aikidoens historie 1
Danmark fortjener ikke at blive reduceret til anekdoter eller
forsimplede fortallinger. Den fortjener en efterskrift pa Dansk.

Dette hefte er et forsog pa netop det.

Kapitel 1 - De tidlige ar: Tokyo, militeret, Hokkaido og madet
med Takeda.

Som syttenarig forlod Morihei Ueshiba sit hjem for at forsege sig som
handelsmand i Tokyo med hjalp fra velhavende slegtninge.

Han arbejdede i en papirhandel, og det var under dette korte ophold, at
han for forste gang fik formel kampkunsttrening, nemlig i Tenjin
Shinyo-ryu jujutsu, som han trenede om aftenen.



Efter mindre end et ar blev han imidlertid alvorligt syg af beriberi og
mitte forlade Tokyo. Han vendte tilbage til sin hjemby Tanabe, hvor
han langsomt kom sig fuldstendigt.

Opholdet i Tokyo havde dog gjort det klart for ham, at han ikke var
skabt til et liv som kebmand. Samtidig var Japan i fard med at opruste
militeert forud for den russisk-japanske krig, og Ueshiba — som havde
en mere eventyrlysten natur — meldte sig til heren i 1903.

Under sin militertjeneste blev hans talent for kampkunst tydeligt,
seerligt under bajonettraning, hvor han udmearkede sig som en af de
dygtigste soldater. Han fik ogsa mulighed for at trane en gren af Yagyu-
skolen, muligvis Yagyu Shingan-ryu, nar Osaka, hvor han var
udstationeret. Omfanget af denne traening er usikkert, men det vides, at
han ogsi efter sin udskrivelse i 1906 lejlighedsvis rejste fra Tanabe til
Sakai for at besoge Yagyu-dojoen.

Arene efter hjemkomsten til Tanabe var preget af rastloshed. Ueshiba
sogte en ny retning i livet og stiftede kortvarigt bekendtskab med judo,
da hans far havde hentet en instrukter fra Kodokan til byen. Men
Ueshiba havde ikke planer om at blive i Tanabe. Den japanske regering
opmuntrede pa dette tidspunkt boszttelse pd Hokkaido, og fristet af
tanken om et nyt eventyr organiserede og ledede han i 1912 en gruppe
pa 54 familier, der slog sig ned i det nordlige Hokkaido i omrédet, som
senere blev landsbyen Shirataka.

Livet dér var barskt og kraevede hirdt arbejde med landbrug, skovhugst
og ren overlevelse under de hiarde vintre. Ueshiba trivedes under disse
forhold. Han fungerede som leder for de ovrige boszttere fra Tanabe,
hjalp nye familier pa plads og deltog endda 1 lokalpolitik som
amtsradsmedlem.



Den vigtigste begivenhed i denne periode — set i forhold til aikidoens
udvikling — var dog hans mede med den excentriske, men ekstremt
dygtige jujutsulerer Sokaku Takeda, som pa dette tidspunkt rejste rundt
i Hokkaido og atholdt seminarer.

Ueshiba medte Takeda forste gang i februar 1915 i byen Engaru.
Selvom Ueshiba allerede var en kompetent kampkunstner, var han
ingen match for Takeda, der var pa sit hojdepunkt. Ueshiba blev dybt
fascineret af de kraftfulde og komplekse teknikker i Daito-ryu aiki-
jujutsu og dedikerede store maengder tid og penge til studiet. Han
inviterede endda Takeda til at bo hos sig for at modtage personlig
undervisning og blev skonomisk stottet af sin far.

Ueshiba blev en af Takedas bedste elever og ledsagede ham undertiden
pé undervisningsrejser rundt pd een. Under sit ophold i Hokkaido
modtog han en forste transmissionsrulle i Daito-ryu.

Takeda underviste i et pensum bestdende af flere hundrede teknikker
med komplekse bevagelser, ledlise og fastholdelser. Han
demonstrerede ogsa evnen kaldet aiki, hvor han kontrollerede
angriberens sind og dermed neutraliserede aggression. Han var desuden
ckspert i brugen af sveerd, shuriken og jernvifte.

Grundlaget for stort set alle aikidoteknikker kan spores direkte tilbage
til Takedas jujutsu.

Ueshibas liv i Shirataka og hans traening i Daito-ryu fik en brat
afslutning i december 1919, da han modtog et telegram om, at hans far
14 for deden. Han forlod straks sit hjem og efterlod bade hus og indbo
til Takeda.

Da han niede Tanabe, var faderen allerede dod. Sorgen ramte ham
hérdt, og hans adferd i manederne efter vakte bekymring blandt familie
og venner.



Pa hjemrejsen havde Ueshiba tilfeldigt indledt en samtale med en
medrejsende, der talte begejstret om de helbredende evner hos den
religiose leder Onisaburo Deguchi. Drevet af onsket om at fa hjelp til
sin fars helbred havde Ueshiba gjort ophold i Ayabe — centrum for
Omoto-religionen — ner Kyoto. Medet med Deguchi gjorde et dybt
indtryk pa ham.

Fa maneder senere flyttede Ueshiba med sin hustru Hatsu og deres
ottedrige datter Matsuko til Ayabe for at leve et asketisk liv inden for
Omoto-bevagelsen. Han blev hurtigt en del af Deguchis inderkreds.

Deguchi var imponeret over Ueshibas kampkunstneriske evner og
opfordrede ham til at undervise andre medlemmer. Dette forte til
dbningen af Ueshibas privatskole i hans hjem, hvor han underviste i
Daito-ryu aiki-jujutsu.

11922 besogte Sokaku Takeda ham i nasten seks maneder. Deguchi
brod sig ikke om Takeda og fandt ham mistenkelig, hvilket placerede
Ueshiba i en vanskelig position mellem sin lerer og sin religiose leder.

Trods dette underviste Takeda flittigt og tildelte ved opholdets
afslutning formel undervisningscertificering til Ueshiba.

Deguchi nerede store visioner om at udbrede Omoto-religionens
indflydelse. En af de mest ambitiose planer var oprettelsen af en religios
utopisk stat 1 Mongoliet.

I februar 1924 drog Deguchi afsted sammen med en lille gruppe,
heriblandt Ueshiba, og sluttede sig til en oprorsleder i omradet.
Ekspeditionen viste sig hurtigt at vare skabnesvanger.

Kapitel 2 — Tokyo-arene: Kobukan, militere kredse og vejen mod
krig



Gruppen blev taget til fange af kinesiske myndigheder, demt til deden
og undgik kun henrettelse, fordi den japanske konsul greb ind i sidste
ojeblik.

Fotografier fra fangenskabet eksisterer stadig som vidnesbyrd om
oplevelsens alvor.

Efter hjemkomsten til Japan genoptog Motihei livet i Ayabe. Hans
Daito-ryu-elever omfattede nu flere flideofficerer, heriblandt admiral
Seikyo Asano, som ogsa var en hengiven Omoto-tilhenger.

Asano talte varmt om Morihei til sine kolleger og opfordrede admiral
Isamu Takeshita til at rejse til Ayabe for at overvare hans kunst.
Takeshita blev dybt imponeret, og der blev hurtigt arrangeret
demonstrationer og seminarer i Tokyo.

Blandt Moriheis stotter var ogsa den pensionerede admiral og tidligere
premierminister Gonbei Yamamoto.

Moriheis tilknytning til Omoto-religionen blev dog betragtet som et
problem af nogle af hans indflydelsesrige stotter, herunder Takeshita.
Ikke desto mindre gjorde hans ekstraordinzre tekniske evner og
personlige udstriling ham til en popular instruktor blandt Tokyos
militeere og politiske elite.

Mellem 1925 og 1927 rejste han gentagne gange til hovedstaden for at
undervise. Efter droftelser med Deguchi — og med hans samtykke —
besluttede Morihei at flytte sin familie til Tokyo for at undervise pd fuld
tid.

I de forste ar i Tokyo underviste han hovedsageligt i private hjem hos
sine velhavende og magtfulde stotter. Hans elever bestod primert af
hojtstiende militzrfolk, politikere og erhvervsledere.



Admiral Takeshita, som ogsa var president for sumoforbundet, var en
seerligt aktiv stotte. Han havde selv trenet Daito-ryu i mere end ti ar og
afholdt undervisning i sit hjem. Det er usandsynligt, at Morihet ville
have haft samme succes 1 Tokyo uden Takeshitas opbakning.

Moriheis kunst gik under flere forskellige navne i disse tidlige Tokyo-ir,
men vandt gradvist udbredelse.

11931 lykkedes det gennem Takeshitas og andres indsats at indsamle
midler til abningen af en permanent dojo: Kobukan Dojo, beliggende i
Shinjuku — pa samme grund som det nuverende Aikikai-hovedkvarter.

Blandt hans elever i denne periode var navne som Kenji Tomiki,
Minoru Mochizuki, Tsutomu Yukawa, Shigemi Yonekawa, Rinjiro
Shirata og Gozo Shioda.

Som folge af sine mange kontakter underviste Morihei ogsa ved
militeere institutioner, herunder Toyama-skolen for officerer, Nakano-
spionskolen, flideakademiet og andre steder.

Da hans tidsplan blev stadig mere belastet, blev den daglige
undervisning ofte overladt til hans seniorelever fra Kobukan.

I denne periode underviste Morihei stadig aktivt i teknikker fra Daito-
ryu aiki-jujutsu og udstedte transmissionsruller i skolens navn.

Forholdet til Takeda blev dog gradvist anstrengt, og omkring 1935
ophorte deres direkte kontakt. Trods dette udgjorde modificerede
Daito-ryu-teknikker fortsat storstedelen af Moriheis tekniske repertoire.

I drene op til krigen blev hans kunst oftest omtalt som aiki budo.

Gennem hele denne tid bevarede Morihei tette band til Omoto og
Deguchi. Faktisk blev Omotos “Selskab for Fremme af Kampkunster”
oprettet specifikt for at stotte og udbrede Moriheis undervisning.



Afdelinger blev etableret over hele Japan, og traningen fandt ofte sted i
tilknytning til Omoto-centre.

Organisationen eksisterede fra 1931 til slutningen af 1935, hvor
Omoto-bevagelsen blev brutalt undertrykt af den japanske
militerregering.

I slutningen af 1930’erne var Japan dybt involveret i krig i Kina og
Sydestasien. Mange af Moriheis dygtigste unge elever blev indkaldt, og
aktiviteten i Kobukan faldt drastisk.

Da Stillehavskrigen brod ud, var der nasten ingen aktivitet tilbage i
dojoen.

11942, efter at vare blevet alvorligt syg, trak Morihei sig tilbage til
landsbyen Iwama i Ibaraki-prafekturet, hvor han tidligere havde kebt
jord.

Her levede han et mere tilbagetrukket liv med landbrug, treening og
meditation — langt fra krigens Tokyo.

Morihei Ueshiba dede den 26. april 1969 af leverkreaft.

Han blev efterfulgt af sin son Kisshomaru Ueshiba, som overtog titlen
som anden Doshu.

Den nystiftede Aikikai Foundation, der videreforte Kobukai efter
krigen, kom til at indtage en dominerende rolle i den internationale
aikidoverden gennem International Aikido Federation.

Samtidig udviklede der sig andre retninger inden for aikido, herunder
Yoshinkan Aikido (Gozo Shioda), Shinshin Toitsu Aikido (Koichi
Tohei), Tomiki Aikido (Kenji Tomiki) og Yoseikan Aikido (Minoru
Mochizuki).



Kapitel 3 — Iwama og Morihiro Saito: vaben, disciplin og teknisk
arv

Efter Japans nederlag i Anden Verdenskrig var landet fattigt og sat
under allieret besxttelse. Morihei Ueshiba boede sammen med sin
hustru Hatsu i den lille landsby Iwama, hvor han formelt var gdet pa
pension i 1942. De levede beskedent af risdyrkning og silkeorme,
hjulpet af nogle fi fastboende elever.

Ueshiba var nu i tresserne, fysisk steerk efter artiers hdrd trening og for
forste gang i mange ar fri for tunge undervisningsforpligtelser. Selvom
han for krigen havde undervist titusindvis af elever, var han nu stort set
afskéret fra sine tidligere disciple.

Efter kapitulationen i 1945 blev Japan sat under allieret besattelse, og
kampkunst blev i en periode forbudt eller sterkt begraenset, da de af
beszttelsesmagten blev opfattet som tzt forbundet med den
militaristiske kultur, der havde fort til krigen.

Officiel undervisning og offentlige dojoer blev lukket, iszr i byerne. Pa
landet blev forbuddet dog ofte handhavet mere lempeligt, og 1 Iwama
kunne treeningen fortsatte i privat og nedtonet form, uden militere
symboler eller offentlig synlighed.

For at nedtone sine aktiviteter kaldte Ueshiba sit hjem Aiki-en — Aiki-
garden.

I sommeren 1946 samlede den 18-arige Morihiro Saito mod til at
opsoege Ueshiba. Han var fodt den 31. marts 1928 i en landsby tet pa
Iwama.

Som mange japanske drenge for og under krigen havde han lert judo
og kendo i skolen og havde valgt kendo som sit primare studie. Som



teenager begyndte han at treene Shito-ryu karate 1 Tokyo, men vendte
senere tilbage til Ibaraki for at arbejde for Japan National Railways.

Her begyndte han ogsa p4 judo, fordi han mente, at kombinationen af
karate og judo ville gore ham frygtles i en kamp. Han blev dog hurtigt
utilfreds — bdde pd grund af dojoens kaotiske miljo og fordi han
oplevede, at judo ikke gav svar pd visse realistiske angreb.

Saito beskrev senere sin frustration med judoens hierarki, hvor seniorer
brugte juniorer som treningsredskaber og sjeldent gav dem reel
undervisning.

Saitos syn pa kampkunst eendrede sig drastisk efter, hvad han selv
kaldte et skabnesvangert mede. Lokale rygter talte om en gammel
mand med et tyndt, hvidt skag, som trenede en markelig kampkunst
oppe i bjergene ved Iwama. Nogle sagde, det var karate, andre kaldte
det “Ueshiba-ryu judo”.

Stedet virkede uhyggeligt, og Saito var bange, men besluttede sig
alligevel for at tage derop alene, da hans venner sprang fra.

Han ankom tidligt en sommermorgen. O-Sensei var i gang med sin
morgentraening. Minoru Mochizuki viste ham hen til dojoen. Da
Tadashi Abe kom ind, lagde han straks en pude frem for O-Sensei — et
tegn pa dyb respekt.

Ueshiba sd pa den unge Saito og spurgte direkte, hvorfor han ville lere
aikido. Da Saito svarede, at han gerne ville lere, hvis Ueshiba ville
undervise ham, spurgte O-Sensei videre:

“Ved du, hvad aikido er?”
Saito anede det ikke.

Ueshiba sagde sa:

10



“Jeg vil lere dig at tjene samfundet og mennesker gennem denne
kampkunst.”

Saito forstod intet af dette, men svarede alligevel ja for at blive
accepteret.

Kort efter sagde O-Sensei:

“Kom og sld mig.”

Saito forsegte — og blev kastet.

“Kom og spark mig.” — igen blev han kastet.

“Kom og grib mig.” — endnu et kast, uden at han forstod hvordan.
Hans toj blev revet i stykker.

Til sidst sagde O-Sensei blot:
“Kom og traen, hvis du vil.”
Saito folte en enorm lettelse — han var blevet accepteret.

Selvom Ueshiba havde accepteret ham, blev Saito hardt testet af de
aldre elever. Han huskede smerter, ydmygelser og ensket om hellere at
blive sldet i en rigtig kamp end at fortsatte traningen.

Men han holdt ud, beviste sit vard og vandt gradvist respekt. Han
mindedes senere undervisningen fra folk som Koichi Tohei og Tadashi
Abe med stor taknemmelighed.

Undervisningen i Iwama adskilte sig markant fra forkrigstiden. Tidligere
viste Ueshiba teknikker f4 gange uden forklaring, og eleverne matte
“stjele” teknikken. Nu underviste han mere systematisk: én teknik ad
gangen, relaterede variationer og niveau for niveau — fra grundform til
avanceret form. Intet matte vare upracist.

11



Seniorer og juniorer trenede sammen. Der var ingen pauser for
juniorerne, og alle blev kastet. Selv med fa elever sorgede O-Sensei for
at undervise hver enkelt personligt.

Saitos arbejde hos jernbanen viste sig at vere en stor fordel. Hans
skifte-holdsarbejde gav ham tid til at treene meget og deltage i
morgentraning, som ellers var forbeholdt fastboende elever.

Morgenpraksissen i Iwama bestod af omkring fyrre minutters ben,
siddende oprejst foran alteret i Aiki-helligdommen, efterfulgt af
vibentraning, nar vejret tillod det.

Pa dette tidspunkt i sit liv var grundleggeren dybt optaget af studiet af
aiki-ken og aiki-jo og deres sammenhang med tai-jutsu. Han
eksperimenterede med grundleggende vabenformer, som Morihiro
Saito senere systematiserede til et samlet og gennemarbejdet
vibensystem, der skulle supplere aikidoens tai-jutsu-teknikker.

O-Sensei gav ofte meget enkle instruktioner. Han bad blot eleverne om
at sld ham, og derfra begyndte svardtreningen. Da Saito havde trenet
kendo som dreng, kunne han nogenlunde hindtere situationen.

Senere bad O-Sensei ham om at bygge et stativ til tanren-uchi —
svardslagstreening. Saito byggede et stativ af tyndt trae, men O-Sensei
blev vred og knuste det straks med sit treesvard:

“Sadan noget tyndt tre er ubrugeligt.”

Saito mitte teenke nyt. Han skar to store stykker tra, slog sem i dem og
bandt dem sammen. Denne gang blev han rost — men selv dette stativ
holdt mindre end en uge.

For at spare tre slog de derefter pa forskellige steder, og efter endnu en
uge matte Saito igen i skoven for at hente nyt tree. Dengang var der

12



mange traer 1 bakkerne, og denne form for improviseret trening blev
grundlaget for intensiv svardslagstrening med bokken.

Efterhanden som treningen udviklede sig, blev eleverne undervist i det,
vi i dag kalder ichi no tachi — den forste parvise sverdform.

O-Sensei underviste udelukkende i denne ene form i tre til fire dr. Den
ovrige trening bestod ganske enkelt i at fortsatte med at sla, indtil
eleverne var fuldstendig udmattede og ustabile.

Forst nar de ikke lengere kunne bevage sig, gav O-Sensei tegn til, at
treeningen var slut. Dette var morgenpraksis — hver dag. I de sidste ér
blev Saito nasten undervist privat.

Den udbredte fattigdom i Japan i disse 4r gjorde det vanskeligt for
eleverne ved Iwama Dojo at fortsatte deres traning. For de fleste var
det umuligt at opgive arbejde for at leve og treene hos O-Sensei.

En efter én mitte de derfor prioritere familie og indtzgt frem for
treening, indtil kun ganske fa elever var tilbage.

Mortihiro Saito kunne blive i Iwama, fordi han havde fast arbejde ved de
japanske statsbaner og dermed mulighed for at forsorge sig selv og sin
familie. De ovrige elever havde ikke denne mulighed.

Hyvis de var blevet hos O-Senseli, ville deres familier ikke have kunnet
ovetleve, og de blev derfor tvunget til at opgive traeningen.

O-Sensei tog ikke betaling i traditionel forstand. Til gengald forventede
han fuld tilstedeverelse, hjzlp og tjeneste 1 hverdagen.

Da Saito bade kunne arbejde og veare til radighed, blev han gradvist den
eneste unge elev, som regelmassigt kunne blive.

13



O-Sensei begyndte derfor i stigende grad at leene sig op ad ham i
hverdagen. Ndr O-Sensei havde brug for hjelp, kunne han kalde pa
Saito uden varsel. Hvis han ikke medte op, blev det taget alvorligt —
ogsi selv om Saito allerede havde forpligtet sig til arbejde i marken eller
hjxlp hos naboer.

Selv efter sit agteskab fortsatte Saito sin traning og tjeneste
ufortrodent. Hans hustru begyndte ogsa at hjalpe Ueshiba-familien og
tog sig blandt andet af O-Senseis aldrende hustru, Hatsu.

Grundleggeren var ekstremt streng — selv om det “kun” drejede sig om
studiet af en kampkunst. Han dbnede kun sit hjerte for de elever, som
hjalp ham fra morgen til aften i marken, som tog sig af ham fysisk,
masserede ham, gjorde sig nyttige og satte sig selv i tjeneste.

Da Saito var til reel nytte, underviste O-Sensei ham villigt i alt.

Grundleggeren viste tydeligt sin tillid og hengivenhed over for Saito.
Da Saito tog initiativ til at hjelpe med at lose en jordkonflikt til O-
Senseis fordel, gav han ham et stykke jord pa Ueshiba-ejendommen.

Her byggede Saito sit hjem, hvor han sammen med sin hustru og sine
born levede og tjente grundlaggeren.

Ved slutningen af 1950’erne havde drene med intensiv trening direkte
under O-Sensei forvandlet Saito til en usedvanligt sterk udever og en
af de mest teknisk kompetente instruktorer i Aikikai-systemet.

Han underviste regelmaessigt i Iwama Dojo i O-Senseis fravar og blev
bedt om at aflose Koichi Tohei i Utsunomiya, nir Tohei rejste til
Hawaii.

Omkring 1960 begyndte Saito ogsd at undervise ugentligt 1 Aikikai
Hombu Dojo 1 Tokyo og var den eneste lerer — ud over grundleggeren
selv — der fik lov til at undervise i vabentrening dér.

14



Hans klasser var blandt de mest populere, og i mange ar samledes
Tokyo-elever sondag morgen for at trene bade tai-jutsu og viben med
Saito.

Efter O-Senseis dod den 26. april 1969 blev Saito chefinstrukter for
Iwama Dojo og vogter af den nzrliggende Aiki-helligdom.

Han havde tjent grundleggeren loyalt i 24 ir, og hans bortgang styrkede
blot Saitos beslutning om at bevare Ueshibas aikido-arv intakt.

11970’erne udgav Saito sin autoritative fem-binds serie Traditional
Aikide, som cementerede hans ry som aikidoens forende tekniker.

Bogerne indeholder hundredvis af teknikker — béade tai-jutsu, aiki-ken,
aiki-jo og modteknikker — samt et klassifikations- og
navngivningssystem, som i dag anvendes verden over.

Instruktionsfilm blev produceret som supplement og modtaget med
stor begejstring.

Saito rejste forste gang til udlandet 1 1974 for at atholde seminarer i
Californien. For forste gang fik mange vestlige aikidoka direkte adgang
til hans encyklopadiske tekniske viden.

Hans klare undervisningsmetode, brug af langsomme bevaegelser og
tydelige forklarende gestus blev rost bredt.

Efter sin pensionering fra statsbanerne i midten af 1970’erne kunne
Saito hellige sig aikido pa fuld tid.

Han gennemforte mere end halvtreds rejser til udlandet og opbyggede
et omfattende internationalt netvaerk af instruktorer, der underviser i
det, der uformelt er blevet kendt som Iwama-stil aikido — kendetegnet
ved en balanceret vaegtning af tai-jutsu og vibentrening.

15



1 1989 indferte Saito et selvstandigt certificeringssystem for aiki-ken og
aiki-jo, adskilt fra kyu- og dan-systemet. Formalet var at bevare
grundlaeggerens vibenteknikker som et selvstandigt og uadskilleligt
fundament for aikido.

Nzsten helt frem til hans ded fortsatte Saito en seksdages
undervisningsuge med morgenklasser i vaben for bofaste elever og
aftentreening 1 tai-jutsu.

Om sondagen underviste han udenders, nar vejret tillod det, og aftholdt
desuden treningslejre for japanske universitetsklubber — en tradition,
der gir helt tilbage til O-Senseis tid.

Hans succes som larer ligger 1 kombinationen af kompromisles troskab
mod grundlaeggerens tekniske arv og en bemarkelsesvaerdig evne til at
systematisere, strukturere og padagogisk formidle et enormt teknisk
stof.

I aikidoverdenen i dag ses en stigende tendens til at betragte aikido
primart som et sundhedssystem, mens den kampmzssige effektivitet af
aikidoteknikker i mange sammenheange tillegges mindre betydning.

Set i dette lys traeder kraften og pracisionen i Morihiro Saitos aikido
tydeligt frem.

Takket vere hans indsats — og indsatsen fra nogle fi andre dedikerede
lzerere — kan aikido fortsat med rette betragtes som en egentlig
kampkunst.

Kapitel 4 — En principiel refleksion om budo, magt og ansvar

Nir man leser aikidoens tidlige historie, bliver det tydeligt, at aikido
ikke voksede frem i et neutralt rum.

16



Den udviklede sig i et Japan, hvor stat, militer, religion og kultur var
tet vavet sammen, og hvor kampkunst spillede en reel rolle i
opbygningen af disciplin, autoritet og national identitet.

De militzre og politiske aktorer, som stottede Morihei Ueshiba, var
ikke perifere figurer. De var en del af magtens centrum. I dag ser vi
dem ikke som helte, men som systembearere i et samfund, der
bevaegede sig mod militarisme, imperialisme og krig.

Samtiden belonnede dem for loyalitet og effektivitet; eftertiden
vurderer dem ud fra konsekvenserne.

Det afgorende sporgsmal er derfor ikke, om aikido “var
kompromitteret”, men hvordan vi forstdr relationen mellem budé og
magt.

Budo har historisk altid levet i spendingsfeltet mellem personlig
kultivering og statslig anvendelse.

Kampkunst kan udvikle mennesket — men den kan ogsa tjene systemer,
der krever lydighed, styrke og kontrol. Det gjaldt i Japan for krigen, og
det gaelder i enhver tid.

At ignorere dette er ikke uskyld; det er historieloshed.

Morihei Ueshiba selv bevagede sig senere 1 en anden retning — etisk,
spirituelt og menneskeligt.

Men hans gennembrud var muliggjort af de strukturer, han senere tog
afstand fra. Den spznding kan ikke opleses ved at romantisere ham
som enten mystiker eller pacifist.

For nutidens aikidoka betyder det noget vigtigt: Hvis vi reducerer
aikido til enten ren teknik eller ren sundhed og harmoni, mister vi
forstielsen for, hvorfor kunsten overhovedet eksisterer.

17



Aikido er fodt af kamp, formet af magt og senere omfortolket som
etisk praksis. Den udvikling forpligter.

At tage aikido alvorligt 1 dag indebzrer derfor ogsa at tage ansvar for
historien — uden at domme med nutidens moralske facit, men uden at
lukke ojnene.

Det er muligt at anerkende teknisk storhed og samtidig erkende politisk
og historisk medansvar. De to ting udelukker ikke hinanden.

Maske er netop dette aikidoens egentlige arv: Ikke forestillingen om
konfliktfrihed, men evnen til at std i spendingen mellem kraft og etik,
mellem effektivitet og ansvar — og valge bevidst.

Derfor er opgaven ikke at pudse historien ren, men at treene med dbne
ojne.

At forsta, hvor vi kommer fra — og veelge, hvad vi vil vaere i dag. Det er
ogsi budo.

Kapitel 5 — Iwama, Saito og arven efter grundleggeren

Det, der i dag ofte omtales som Iwama-style aikido, udspringer af den

aikido, som blev undervist i landsbyen Iwama af grundleggeren
Morihei Ueshiba, serligt i perioden fra 1940’erne og frem til hans ded.

Denne fase af aikidoens udvikling blev i serlig grad bevaret,
systematiseret og viderefort af Morihiro Saito, som i artier havde det
daglige ansvar for dojoen i Iwama og fungerede som Ueshibas
naermeste elev i denne periode.

Det er gennem Saitos arbejde, at denne del af aikidoens historie er
blevet dokumenteret og gjort reproducerbar som undervisningsform.

18



Betegnelser som Iwama Aikido, Iwama-rya og Takemusu Aikido
dxkker ikke over forskellige tekniske systemer, men over forskellige
méder at beskrive den samme historiske praksis.

Kernen var en tydeligt struktureret aikido med sterk veegt pa
sammenhangen (riai) mellem aiki-ken, aiki-jo og tai-jutsu — kropsteknik.

Saito insisterede selv pa, at han ikke underviste sin egen stil, men
udelukkende forsogte at bevare og viderefore den aikido, han havde
modtaget direkte fra grundleggeren i Iwama.

I en periode opstod der imidlertid organisationer — iszr uden for Japan
— som udelukkende onskede grader direkte fra Saito under betegnelsen
Iwama-ryu.

For disse grupper var graden ikke blot administrativ, men et udtryk for
teknisk og historisk legitimitet med direkte reference til Iwama og
Ueshibas undervisning dér.

Saito accepterede i begreenset omfang at udstede sidanne grader, men
fastholdt samtidig, af respekt for Ueshiba-familien, altid at anerkende
Aikikai som den legitime hovedorganisation for aikido.

Der opstod dermed et dobbeltsystem, som fra begyndelsen rummede

en indbygget spending.

Parallelt med dan-graderne uddelte Saito ogsd mokuroku — licensruller
— 1 aiki-ken og aiki-jo.

Disse vdbenlicenser var uathangige af Iwama-rya-graderne og var lost
modelleret over det klassiske japanske licenssystem kendt fra koryu-
budo.

19



Mokuroku-systemet afspejlede Saitos opfattelse af vibentraningen som
et selvstendigt og afgorende fundament for aikidoens tai-jutsu, snarere
end som et supplement til et gradssystem.

Efter Saitos ded blev det tydeligt, at konstruktionen med et parallelt
gradssystem ikke kunne opretholdes.

Der blev derfor igangsat et omfattende arbejde med at konvertere
cksisterende Iwama-rya-grader til Aikikai-grader, sd udevere og
organisationer kunne fortsatte inden for én samlet organisatorisk
ramme.

I dag gives der ikke lengere Iwama-rya-grader inden for Aikikai, og for
mange af Saitos tidligste elever betyder det, at de historisk set barer
bide Iwama-ryu-grader og senere Aikikai-grader.

Dette afspejler ikke en teknisk uenighed, men overgangen fra en lokal
tradition til en samlet international organisation.

Samtidig udviklede landskabet sig forskelligt uden for Aikikai.

I dag findes der organisationer med tydelig Iwama-inspiration bade
inden for og uden for Aikikai.

Den mest markante ikke-Aikikai-gren er Iwama Shin-Shin Aiki Shuren-
kai, grundlagt af Saitos sen Hitohiro Saito, som fortsat udsteder grader
under betegnelsen Iwama-ryu.

Samtidig har mange af Saitos leengst trenende elever valgt at forblive i
Aikikai, hvor Iwama-ryu som gradssystem ikke lengere anvendes.

I Europa er flere Iwama-inspirerede grupper samlet under Takemusu
Aikido Kyokai, mens den tilsvarende hovedorganisation i USA er
Takemusu Aikido Association.

20



Set i dette lys er det rimeligt at konstatere, at Iwama-ryd i dag primert
horer historien til som selvstendig skole — ryu.

Ikke fordi indholdet er forkastet, men fordi Aikikai aldrig har ensket en
ryu inden 1 organisationen, og fordi den organisatoriske virkelighed
efter Saitos ded gjorde et parallelt system uholdbart.

Det afgorende er imidlertid, at det tekniske og peedagogiske indhold
ikke forsvandt med gradssystemet.

Det, man i dag ofte betegner som traditionel aikido eller Takemusu
Aikido, lever videre som metode snarere end som stil.

Traeningen er kendetegnet ved systematisk opbygning af tai-jutsu,
konsekvent vibentrening som fundament, fokus pa stabilitet, hanmi og
pracision samt en tydelig progression fra statiske former mod mere
flydende og spontan bevagelse.

Denne tilgang har haft varig indflydelse pa aikidoens udvikling verden
over — ogsd langt ud over kredsen af tidligere Iwama-udevere.

Iwama-traditionen reprasenterer derfor ikke en fastfrysning af aikido,
men et historisk vidnesbyrd om en afgorende fase i aikidoens udvikling.

En fase, hvor struktur, vaben og disciplin blev brugt som redskaber til
at naerme sig det, Ueshiba selv beskrev som fakemusu aiki — den
spontant skabende aikido.

Iwama-1yQ er historie, men arven lever videre som metode, peedagogik
og referenceramme for forstielsen af aikidoens rodder.

21



Om dette hafte

Dette hafte er ikke resultatet af et flerdrigt arkivstudie eller systematisk
kildegranskning i akademisk forstand. Det har heller aldrig varet
intentionen.

Det materiale, de beretninger og de historiske trade, som danner
grundlag for denne tekst, er allerede tilgaengelige i et omfattende
omfang — i boger, artikler, interviews, filmoptagelser og mundtlige
overleveringer. Historien om Morihei Ueshiba, Morihiro Saito og
aikidoens udvikling er blevet fortalt mange gange og fra mange vinkler.

Dette haefte er et forseg pa at samle det vaesentlige og gore det
sammenhangende.

Jeg har lest bredt og lyttet lenge. Ikke for at gentage alt, men for at
forstd, hvad der har betydning i dag. De konklusioner og prioriteringer,
som fremgdr af teksten, er derfor mine egne — formet af erfaring,
praksis og et liv 1 aikido.

Dialoger, episoder og udsagn, som gengives i teksten, stammer fra

allerede publicerede kilder, herunder tekster og vidnesbyrd fra bade
Ueshiba og Saito samt deres samtidige elever. De er ikke tankt som
ordrette rekonstruktioner, men som berere af forstaclse og erfaring.

Dette haefte gor ikke krav pa at vare den endelige fortlling. Det er en
leesning af historien — set indefra, af én der selv stdr i traditionen.

Malet er ikke at fastfryse aikido i en bestemt form, men at tydeliggore
den arv, som nutidens praksis hviler pa. For uden forstaelse for
oprindelse, kontekst og ansvar risikerer vi at miste forbindelsen mellem
teknik, etik og formal.

22



At trene aikido er ogsa at treene hukommelse. Ikke som nostalgi, men
som bevidsthed.

Arven

Skrevet, redigeret og samlet af Thomas Wessel Hansen
© 2026

Trykt til privat og ikke-kommercielt brug

23



